Journal Metrum

Volume 1, Number 1, 2023 pp. 20-29
E-ISSN: 3031-4240

Open Access: https:/ /jurnal. mkmandiri.com/index.php/JMKM/index @ mmﬁmm

TOLERANSI DI BAITUL MAQDIS PADA MASA PERADABAN ISLAM

Luthfi*
1Teknologi Pengelasan Logam, Akademi Komunitas Negeri Aceh Barat

Komplek STTU, JI. Alue Peunyareng, Ujong Tanoh Darat, Meureubo, Aceh Barat
* Corresponding Author: [uthfi@aknacehbarat.ac.id

ARTICLE INFO ABSTRAK
Article history: Baitul Maqdis adalah salah satu kota suci yang memiliki
Received November 1, 2023 nilai penting bagi umat Islam, Yahudi, dan Kristen.
Revised November 11, 2023 Tol i dal Isl bukan h kadar k .
Accepted November 12, 2023 Toleransi dalam Islam bukan hanya sekadar konsep, tetapi
Available online Desember 1, 2023 juga sebuah prinsip yang tercermin dalam tindakan dan
interaksi sehari-hari umat Muslim. Jurnal ini bertujuan
Kata Kunci: untuk menyelidiki nilai-nilai toleransi yang diterapkan di

Toleransi, Baitul Maqdis, Al-Quds,

Baitul Maqdis selama masa peradaban Islam. Penelitian
Peradaban Islam

berjenis library research. Dalam melakukan analisis data,

Keywords: : ; :
Tolerance, Baitul Magdis, ALQuds, me’coc?lej yang dlggnakan ada.lah content. analysis. Hasil
Islamic civilization penelitian menunjukkan Baitul Maqdis pada masa

peradaban Islam mencerminkan prinsip-prinsip toleransi

beragama yang mendasari ajaran Islam. Kebebasan

beragama, perlindungan hak-hak minoritas, dan

kehidupan multikultural menjadi landasan masyarakat
yang adil dan inklusif. Warisan toleransi ini tidak hanya menjadi bagian integral dari
sejarah Islam tetapi juga menyajikan inspirasi bagi masyarakat dunia untuk membangun
lingkungan yang menghormati dan memahami keberagaman.

ABSTRACT

Baitul Maqdis is one of the holy cities that has important value for Muslims, Jews and Christians.
Tolerance in Islam is not just a concept, but also a principle that is reflected in the daily actions and
interactions of Muslims. This journal aims to investigate the values of tolerance applied in Baitul
Maqdis during the period of Islamic civilization. This type of research is library research. In
conducting data analysis, the method used is content analysis. The research results show that Baitul
Maqdis during the Islamic civilization period reflected the principles of religious tolerance that
underlie Islamic teachings. Freedom of religion, protection of minority rights, and multicultural life
are the foundations of a just and inclusive society. This legacy of tolerance is not only an integral
part of Islamic history but also provides inspiration for the world community to build an
environment that respects and understands diversity.

This is an open access article under the CC BY-NC license. @ ® @
Copyright © 2023 by Author. Published by PT Metrum Karya Mandiri.

PENDAHULUAN
Baitul Maqdis, atau yang lebih dikenal dengan sebutan Masjid Al-Agsa, memiliki

sejarah panjang yang erat kaitannya dengan peradaban Islam. Sebagai salah satu situs suci

dalam Islam, Baitul Maqdis telah menjadi pusat spiritual, budaya, dan intelektual bagi

E-ISSN: 3031-4240 |20



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

umat Muslim sepanjang berabad-abad (Sulthoni & Amrulloh, 2023). Dalam konteks ini,
nilai-nilai toleransi memegang peran penting dalam membentuk karakteristik harmonis
dan inklusif di Baitul Maqdis pada masa peradaban Islam.

Toleransi dalam Islam bukan hanya sekadar konsep, tetapi juga sebuah prinsip yang
tercermin dalam tindakan dan interaksi sehari-hari umat Muslim (Mawarti, 2017). Pada
masa peradaban Islam di Baitul Maqdis, nilai-nilai toleransi tercermin dalam berbagai
aspek kehidupan, mulai dari hubungan antarumat beragama hingga kebijakan
pemerintahan. Nilai-nilai ini memainkan peran penting dalam menciptakan suasana damai
dan saling pengertian di tengah-tengah keragaman sosial dan keagamaan.

Penting untuk memahami bahwa toleransi dalam Islam tidak hanya terbatas pada
penerimaan terhadap perbedaan agama, tetapi juga mencakup sikap terbuka terhadap
perbedaan budaya, etnis, dan pandangan. Baitul Maqdis sebagai pusat kegiatan spiritual
dan intelektual menjadi tempat di mana pemikiran-pemikiran yang beragam bersatu
dalam semangat saling menghormati.

Selain itu, toleransi di Baitul Maqdis pada masa peradaban Islam juga tercermin
dalam perlakuan terhadap non-Muslim dan pemeluk agama lain. Kebebasan beribadah
dan keberagaman keyakinan menjadi hak yang diakui dan dihormati, menciptakan
lingkungan di mana orang-orang dari berbagai latar belakang dapat hidup bersama dalam
damai dan harmoni.

Salah satu contoh nyata nilai-nilai toleransi di Baitul Maqdis adalah perlindungan
yang diberikan kepada umat Yahudi dan Kristen di bawah pemerintahan Islam. Konsep
"dhimmi," yang merujuk pada status perlindungan yang diberikan kepada non-Muslim di
bawah kekuasaan Islam, menjadi salah satu manifestasi konkret dari nilai-nilai toleransi.
Perlindungan terhadap hak-hak minoritas ini membantu menciptakan lingkungan
harmonis di Baitul Maqdis, di mana berbagai komunitas dapat hidup berdampingan
dengan damai.

Selain itu, pusat pembelajaran dan perpustakaan di Baitul Maqdis menjadi tempat di
mana sarjana Muslim dan non-Muslim berkumpul untuk bertukar pikiran dan berdiskusi
tentang berbagai aspek kehidupan. Hal ini mencerminkan semangat inklusivitas dan
dialog antarbudaya yang mewarnai peradaban Islam pada masa itu.

Melalui pemahaman yang mendalam terhadap nilai-nilai toleransi di Baitul Maqdis
pada masa peradaban Islam, kita dapat menggali warisan sejarah yang memberdayakan
dan menginspirasi. Pemahaman ini juga dapat memberikan kontribusi penting terhadap

upaya mempromosikan toleransi dan kerukunan antarumat beragama di seluruh dunia,

E-ISSN: 3031-4240 | 21



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

menjadikan Baitul Maqdis sebagai sumber inspirasi untuk membangun masyarakat yang
adil dan berdampingan dalam keragaman.

Penelitian terdahulu lebih banyak membahas tentang sejarah Baitul maqdis (Ikhsan,
2018) yang menuliskan sejarah awal hingga pembebasan, kedudukan Baitul Maqdis
(Sahidin, 2021). Penelitian (Sahidin, 2022a) dan (Supriatna, 2018) membahas toleransi pasca
pembebasan yang dilakukan Salahuddin Al-Ayubi dan toleransi yang dibangun oleh
Khalifah Umar. Artikel ini akan membahas toleransi pada masa peradaban Islam sejak

Khulafa Ar-Rasyidin, Daulah Umayyah, Daulah Abbasiyah, hingga Daulah Ayyubiyah.

METODE PENELITIAN

Artikel ini mencoba menguji toleransi umat Islam dengan mengeksplorasi sejarah
peradaban Islam di Baitul Maqdis melalui penelitian berjenis library research. Dalam
melakukan analisis data, metode yang digunakan adalah content analysis, yaitu analisis
Metode content analysis adalah sebuah pendekatan penelitian yang sistematis untuk
menganalisis isi teks, baik itu teks tertulis, audio, visual, atau kombinasi dari ketiganya.
Metode ini digunakan untuk mengidentifikasi, mengkategorikan, dan menganalisis pola-
pola yang muncul dalam suatu konten. Selain itu, penelitian ini memiliki karakteristik
deskriptif-analisis dengan tujuan untuk mengungkap toleransi umat Islam melalui kajian

perdaban Islam di Baitul Maqdis.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Toleransi merupakan suatu sikap yang sangat penting dalam membentuk
masyarakat yang harmonis dan damai. Nilai-nilai toleransi mampu menyatukan
perbedaan-perbedaan yang ada di antara kita, menghormati keberagaman, dan

menciptakan lingkungan yang inklusif.

Toleransi beragama merujuk pada sikap saling menghormati dan menerima
perbedaan keyakinan agama antarindividu atau kelompok. Ini mencakup kemampuan
untuk hidup berdampingan dengan damai, meskipun memiliki perbedaan dalam
keyakinan, praktik keagamaan, dan nilai-nilai spiritual (Devi, 2020). Menurut Soerjono
Soekanto sebagaimana dikutip Ariadin, toleransi adalah suatu sikap yang merupakan
perwujudan pemahaman diri terhadap sikap pihak lain yang tidak disetujui (Ariadin,
2020). Toleransi beragama mengandalkan penghargaan terhadap hak setiap individu

untuk memiliki keyakinan dan praktik keagamaan mereka sendiri.

Rasulullah SAW merupakan contoh konkret dalam menjalankan toleransi yang

E-ISSN: 3031-4240 |22



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

baik dan benar. Dalam sirah-sirah Nabawiyah, beliau kerap menunjukkan sikap toleransi
yang mencerminkan ajaran Islam. Toleransi yang diwujudkan dalam sikap berdiri di atas
keadilan dan kebaikan ditunjukkan oleh Nabi Muhammad SAW ketika berinteraksi
dengan orang-orang dari berbagai latar belakang agama. Kisah-kisah tentang sikap
toleransi yang dicontohkan Rasulullah SAW dapat diambil sebagai inspirasi dalam

membangun hubungan yang harmonis antar umat beragama (Muhibah, 2018).

Baitul Maqdis adalah istilah dalam bahasa Arab yang secara harfiah berarti "Rumah
Suci." Dalam konteks Islam, istilah ini merujuk kepada kompleks masjid dan wilayah
sekitarnya yang memiliki kekhususan dan keberkahan tertentu. Baitul Maqdis terletak di
Kota Lama Yerusalem (Jerusalem) dan mencakup situs-situs suci, seperti Masjid Al-Agsa
(Ikhsan, 2018). Masjid Al-Aqgsa, yang berada di Baitul Maqdis, memiliki signifikansi
penting dalam Islam. Dalam tradisi Islam, Masjid Al-Agsa disebutkan dalam Al-Quran,
khususnya dalam surat Al-Isra (Surah ke-17), yang juga dikenal sebagai "Surat Bani Israil."
Dalam ayat tersebut, Allah SWT berfirman tentang perjalanan malam Nabi Muhammad

SAW dari Masjidil Haram (Mekah) ke Masjid Al-Agsa.

Baitul Maqdis dan Masjid Al-Agsa juga memiliki nilai sejarah yang mendalam
dalam konteks Islam. Tempat ini dianggap sebagai salah satu dari tiga masjid paling suci
dalam Islam, bersama dengan Masjidil Haram di Mekah dan Masjid Nabawi di Madinah.
Beberapa peristiwa penting dalam sejarah Islam, seperti Isra' dan Mi'raj (perjalanan malam
Nabi Muhammad), juga terkait dengan Masjid Al-Agsa. Baitul Maqdis juga memiliki
signifikansi historis dan keagamaan bagi Yahudi dan Kristen, sehingga wilayah ini
memiliki kedudukan yang kompleks dan seringkali menjadi sumber ketegangan di Timur
Tengah. Meskipun Baitul Maqdis secara fisik mencakup area yang lebih luas, seringkali
istilah ini digunakan secara khusus untuk merujuk kepada Masjid Al-Aqgsa dan sekitarnya

dalam konteks Islam.

Baitul Maqdis, yang juga dikenal sebagai Al-Quds (Ikhsan, 2018), merupakan salah
satu tempat suci bagi umat Islam (Sahidin, 2021) dan memiliki signifikansi sejarah yang
mendalam dalam peradaban Islam. Wilayah ini tidak hanya menjadi fokus spiritual, tetapi
juga menjadi arena bagi ekspresi nilai-nilai fundamental Islam, termasuk nilai-nilai
toleransi. Toleransi adalah prinsip yang mendasari ajaran Islam dan tercermin dalam

berbagai aspek kehidupan di Baitul Maqdis selama masa peradaban Islam.

Pada masa peradaban Islam, Baitul Maqdis menjadi pusat kegiatan keagamaan,
intelektual, dan sosial. Di dalamnya, nilai-nilai toleransi tercermin dalam berbagai bentuk,

mencakup hubungan antarumat beragama, perlindungan terhadap hak-hak minoritas, dan

E-ISSN: 3031-4240 |23



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

kerjasama lintasbudaya (Sahidin, 2022a). Pemahaman yang mendalam terhadap nilai-nilai

toleransi di Baitul Maqdis dapat memberikan wawasan tentang bagaimana Islam

mempromosikan kedamaian dan keragaman dalam masyarakatnya.

A. Masa Khalifah Umar bin Khattab

Setelah pembebasan Baitul Maqdis oleh pasukan Islam di bawah kepemimpinan Khalifah

Umar bin Khattab pada tahun 638 M, beliau menunjukkan sikap toleransi yang luar biasa

terhadap penduduk Yahudi dan Kristen di wilayah tersebut. Beberapa tindakan toleransi

dan kebijakan yang dilakukan oleh Khalifah Umar setelah pembebasan Baitul Maqdis

antara lain:

1.

Persetujuan dan Perlindungan bagi Penduduk Yahudi dan Kristen: Khalifah Umar
menjamin keselamatan dan hak-hak agama bagi penduduk Yahudi dan Kristen di
Baitul Maqdis (Majdid, 2015; Nu‘mani, 2015). Ia menegaskan prinsip-prinsip
kebebasan beragama dan memberikan jaminan perlindungan kepada mereka. Ini

mencerminkan sikap toleransi terhadap minoritas agama.

Perjanjian dengan Patriark Sophronius: Khalifah Umar membuat perjanjian dengan
Patriark Sophronius (Nor & El-Awaisi, 2010; Supriatna, 2018), pemimpin gereja
Kristen di Baitul Maqdis. Perjanjian ini melibatkan jaminan keamanan, kebebasan

beragama, dan perlindungan terhadap gereja dan umat Kristen di wilayah tersebut.

Perjanjian Jizyah: Umar bin Khattab menerapkan sistem jizyah (Jajuli, 2017, 2021),
yaitu pajak khusus yang dikenakan pada non-Muslim sebagai pengganti kewajiban
militer. Pajak ini memberikan hak kepada penduduk non-Muslim untuk tetap

menjalankan ibadah mereka dan mempertahankan properti mereka.

Penghormatan terhadap Tempat Ibadah Non-Muslim: Khalifah Umar
menghormati tempat-tempat ibadah non-Muslim(Khoir & Anshory, 2023; Rofiq,
2017), termasuk gereja dan sinagoge. Ia memastikan bahwa tempat-tempat ibadah

tersebut tetap berfungsi dan tidak diubah menjadi tempat ibadah Islam.

Pemberian Kebebasan Beragama: Umar bin Khattab memberikan kebebasan
beragama kepada penduduk Baitul Maqdis (Nu‘mani, 2015; Rofiq, 2017),
memungkinkan mereka untuk menjalankan ibadah mereka tanpa tekanan atau
intimidasi.

Tidak Memaksa Konversi Agama: Khalifah Umar tidak memaksa penduduk Baitul
Maqdis untuk memeluk agama Islam(Ikhsan, 2018; Khoir & Anshory, 2023). Beliau

menghargai kebebasan beragama dan tidak melakukan tindakan penaksaan

E-ISSN: 3031-4240 | 24



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

terhadap penganut agama Yahudi atau Kristen.

Tindakan-tindakan ini mencerminkan pendekatan yang bijaksana dan toleran dari
Khalifah Umar bin Khattab terhadap penduduk Baitul Maqdis, yang melibatkan
perlindungan hak-hak agama, penghormatan terhadap pemimpin agama Kristen, dan
manajemen yang adil terhadap harta benda. Ini menjadi contoh penting dalam sejarah
Islam tentang bagaimana penguasa dapat memperlakukan minoritas agama dengan adil
dan toleran. Pendekatan Umar bin Khattab terhadap Baitul Maqdis menjadi contoh penting
dalam sejarah Islam tentang koeksistensi damai antara umat Islam dan non-Muslim di

bawah pemerintahan Islam.
B. Masa Daulah Umayyah

Salah satu periode bersejarah yang menonjol dalam hubungan antaragama di Baitul
Magqdis adalah masa pemerintahan Khalifah Umayyah. Khalifah Umayyah, yang
memerintah dari tahun 661 hingga 750 M, menunjukkan sikap toleransi terhadap kelompok

agama lain, terutama di wilayah Baitul Maqdis.

1. Perlindungan terhadap Tempat Ibadah Lain: Salah satu bentuk toleransi yang
dilakukan oleh Khalifah Bani Umayyah di Baitul Maqdis adalah perlindungan
terhadap tempat ibadah agama-agama lain. Pada masa tersebut, gereja dan
sinagoge dihormati dan dijaga agar tetap aman. Banyak tempat ibadah Kristen dan
Yahudi di Baitul Maqdis tetap berfungsi tanpa takut akan pengrusakan atau
penindasan (Kennedy, 2022; Rofiq, 2017).

2. Pemberian Otonomi kepada Komunitas Beragama Lain: para Khalifah Umayyah
memberikan otonomi kepada komunitas beragama lain, terutama para pemimpin
Kristen dan Yahudi. Mereka diizinkan untuk menjalankan urusan internal mereka
sendiri, termasuk dalam hal-hal seperti hukum keluarga dan peradilan. Kebebasan
ini memberikan ruang bagi komunitas Kristen dan Yahudi untuk memelihara

identitas agama dan budaya mereka(Gil, 1997; Kennedy, 2022).

3. Partisipasi dalam Pemerintahan Lokal: Sejumlah tokoh agama dari komunitas
Kristen dan Yahudi diberikan kesempatan untuk berpartisipasi dalam
pemerintahan lokal di Baitul Maqdis. Hal ini menciptakan suasana inklusif dan
memastikan bahwa kepentingan semua kelompok agama diakui dan dihormati

(Gil, 1997; Kennedy, 2022).

Melalui tindakan-tindakan ini, Khalifah Bani Umayyah di Baitul Maqdis

menciptakan suasana toleransi antaragama yang relatif stabil, memungkinkan komunitas

E-ISSN: 3031-4240 |25



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

beragama yang berbeda untuk hidup berdampingan secara damai. Ini memberikan
kontribusi penting terhadap sejarah multiagama di kawasan tersebut dan menyiratkan

pentingnya toleransi sebagai prinsip dasar dalam pemerintahan mereka.
C. Masa Daulah Abbasiyah

Para khalifah Bani Abbasiyah berhasil mengelola keberagaman agama dan budaya di
wilayah Baitul Maqdis dengan mengimplementasikan kebijakan toleransi yang cermat dan

inklusif. Berikut adalah beberapa strategi utama yang diterapkan:

1. Perlindungan Hak Minoritas: Khalifah Bani Abbasiyah memberikan perlindungan
aktif terhadap hak-hak minoritas, terutama komunitas non-Muslim di Baitul
Magqdis (Kennedy, 2022). Mereka menjamin kebebasan beragama dan melindungi

tempat-tempat ibadah non-Muslim.

2. Kebijakan Pajak yang Adil:(Gil, 1997) Para khalifah melaksanakan kebijakan pajak
yang adil untuk semua warga, tanpa memandang agama atau etnis. Hal ini
membantu menciptakan lingkungan ekonomi yang seimbang dan merata,

mendukung kerjasama antar kelompok agama.

3. Pendekatan Diplomatik Terhadap Pemimpin Agama Lain: Khalifah Bani Abbasiyah
menjalankan diplomasi dengan pemimpin agama lain di Baitul Magqdis. Ini
menciptakan hubungan yang saling menguntungkan dan mendorong dialog

antaragama (Syaefudin, 2013).

4. Penyelenggaraan Dialog Antaragama: Mereka memfasilitasi dialog antaragama dan
budaya (Syaefudin, 2013) untuk membangun pemahaman bersama antara
kelompok-kelompok yang berbeda. Ini membantu mencegah konflik dan

memperkuat kerjasama.

Dengan menerapkan pendekatan ini, para khalifah Daulah Abbasiyah berhasil
menciptakan lingkungan di Baitul Maqdis yang memfasilitasi koeksistensi damai antara
komunitas-komunitas agama dan budaya yang beragam. Pendekatan mereka terhadap
toleransi membawa dampak positif dalam jangka panjang terhadap stabilitas dan

kemakmuran wilayah tersebut.
D. Masa Salahuddin Al-Ayyubi

Salahuddin Al-Ayyubi juga dikenal sebagai Saladin (Wahyudiyanto, 2021) adalah
seorang pemimpin militer dan politik Muslim yang terkenal karena merebut kembali

Yerusalem dari tangan tentara Salib pada tahun 1187. Tindakan toleransi yang dilakukan

E-ISSN: 3031-4240 | 26



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

oleh Salahuddin Al-Ayyubi di Baitul Maqdis (Yerusalem) setelah merebut kembali kota
tersebut terkenal dalam sejarah. Beberapa tindakan tersebut melibatkan sikap toleran
terhadap penduduk Kristen di kota tersebut. Berikut adalah beberapa contoh tindakan
toleransi yang dilakukan oleh Salahuddin Al Ayyubi di Baitul Maqdis:

1. Perlakuan Adil Terhadap Penduduk Kristen: Salahuddin menunjukkan sikap adil
terhadap penduduk Kristen di Yerusalem (Gil, 1997; Sahidin, 2022a). Meskipun
kota tersebut jatuh ke tangan Muslim setelah pertempuran, Salahuddin
memastikan bahwa penduduk Kristen tidak mengalami pembalasan atau
perlakuan tidak adil. Dia melindungi kebebasan beragama dan hak-hak
penduduk Kristen.

2. Pemeliharaan Gereja dan Tempat Ibadah Kristen: Salahuddin memerintahkan
untuk memelihara gereja-gereja dan tempat-tempat ibadah Kristen di Yerusalem
(Ash-Shallabi, 2013; Khoir & Anshory, 2023). Gereja-gereja dan tempat-tempat
ibadah lainnya diizinkan untuk terus berfungsi, dan pendeta serta pemuka agama

Kristen diperbolehkan melaksanakan tugas mereka tanpa gangguan.

3. Penghormatan terhadap Kristen yang Menetap: Salahuddin memberikan
penghormatan kepada penduduk Kristen yang memilih untuk tetap tinggal di
Yerusalem setelah kota itu jatuh ke tangan Muslim. Mereka diizinkan untuk hidup
dengan aman dan menjalankan kehidupan mereka tanpa takut atas diskriminasi

atau penindasan (Sahidin, 2022a).

4. Penyelamatan Tawanan Perang: Setelah merebut Yerusalem, Salahuddin
memberikan perlakuan yang adil terhadap tawanan perang, termasuk tentara
Salib (Sahidin, 2022¢, 2022b). Dia membebaskan banyak tawanan perang Kristen
tanpa meminta tebusan dan bahkan memberikan makanan dan perlindungan

kepada mereka.

Tindakan-tindakan ini menunjukkan bahwa Salahuddin Al Ayyubi menerapkan
sikap toleransi, keadilan, dan penghormatan terhadap keragaman agama di Baitul Maqdis
setelah merebut kembali kota tersebut. Ini membuatnya dikenang sebagai seorang
pemimpin yang bijaksana dan memiliki sikap toleransi agama yang luar biasa pada

Zamannya.

E-ISSN: 3031-4240 | 27



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

SIMPULAN DAN SARAN

Baitul Maqdis pada masa peradaban Islam mencerminkan prinsip-prinsip toleransi
beragama yang mendasari ajaran Islam. Kebebasan beragama, perlindungan hak-hak
minoritas, dan kehidupan multikultural menjadi landasan masyarakat yang adil dan
inklusif. Warisan toleransi ini tidak hanya menjadi bagian integral dari sejarah Islam tetapi
juga menyajikan inspirasi bagi masyarakat dunia untuk membangun lingkungan yang
menghormati dan memahami keberagaman. Penulis menyarankan untuk peneliti yang
akan membahas Baitul Maqdis lebih luas dan rinci memaparkan toleransi, pendidikan, dan

berbagai keistimewaan Baitul Maqdis.

DAFTAR PUSTAKA

Ariadin, S. Q. A. (2020). Toleransi Multiagama Dan Multikultural Jadi Tali Pemersatu Bangsa.

Ash-Shallabi, A. M. (2013). Shalahuddin Al-Ayyubi: Pahlawan Islam Pembebas Baitul Magqdis.
Pustaka Al-Kautsar.

Devi, D. A. (2020). Toleransi beragama. Alprin.
Gil, M. (1997). A history of Palestine, 634-1099. Cambridge University Press.

Ikhsan, M. (2018). Bayt al-Muqaddas: Perspektif Sejarah dan Siyasah. AI-MUNZIR, 10(2),
282-297.

Jajuli, S. (2017). Kebijakan APBN Khalifah Umar Bin Khattab. Al-Mashlahah Jurnal Hukum
Islam Dan Pranata Sosial, 1(01).

Jajuli, S. (2021). State Budget Policy of Caliph Umar bin Khattab. ALAMIAH: Jurnal
Muamalah Dan Ekonomi Syariah, 2(01).

Kennedy, H. (2022). The Prophet and the age of the Caliphates: the Islamic Near East from the sixth
to the eleventh century. Taylor & Francis.

Khoir, M. A., & Anshory, M. 1. (2023). Toleransi dan Prinsip-prinsip Hubungan Antarumat
Beragama dalam Perspektif Dakwah Islam. Pawarta: Journal of Communication and
Da’wah, 1(2), 52-78.

Majdid, H. D. A. N. N. (2015). Toleransi Beragama Menurut Pandangan HAMKA dan Nurcholis
Madjid.

Mawarti, S. (2017). Nilai-nilai Pendidikan Toleransi dalam pembelajaran agama islam.
TOLERANSI: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, 9(1), 70-90.

Muhibah, S. (2018). Meneladani Gaya Kepemimpinan Rasulullah SAW (Upaya
Menegakkan Nilai-Nilai Toleransi Antar Umat Beragama). Jurnal Pendidikan Karakter
JAWARA (Jujur, Adil, Wibawa, Amanah, Religius, Akuntabel), 4(1).

Nor, M. R. M., & El-Awaisi, A. al-F. (2010). Kesejahteraan hubungan antara kaum di Bayt
al-Maqdis pada zaman Umar al-Khattab. Jurnal Usuluddin, 32, 51-72.

Nu‘mani, S. (2015). Al-Farooq: The Life of Omar the Great:(the Second Caliph of Islam). Adam
Publishers & Distributors.

E-ISSN: 3031-4240 | 28



First Author, Second Author (2023). Journal Metrum. Vol. () PP. xx-xx

Rofiq, A. C. (2017). Sejarah Islam Periode Klasik. Penerbit Gunung Samudera [Grup Penerbit
PT Book Mart Indonesia].

Sahidin, A. (2021). Kedudukan Penting Baitul Maqdis Bagi Umat Islam (Studi Analisis
Historis). Jurnal Penelitian Medan Agama, 12(1), 25-35.

Sahidin, A. (2022a). Bukti Toleransi Umat Islam: Kajian Pra dan Pasca Penaklukan Baitul
Magqdis oleh Shalahuddin al-Ayyubi. Jurnal Penelitian Medan Agama, 13(1), 9-19.

Sahidin, A. (2022b). Pembebasan Baitul Maqdis oleh shalahuddin al-ayyubi 570-583: Studi
analisis historis. AGASTYA: JURNAL SEJARAH DAN PEMBELAJARANNYA, 12(2),
117-138.

Sahidin, A. (2022c). Strategi Shalahuddin Al-Ayyubi dalam penaklukan baitul magdis 570-583 H.
UNIDA GONTOR PRESS.

Sulthoni, A., & Amrulloh, M. (2023). Telaah Ayat-Ayat Pembebasan Baitul Maqdis Dalam
Tafsir Al-Azhar. Al Karima: Jurnal Studi Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 7(1), 24-37.

Supriatna, E. (2018). Islam Dan Toleransi Antar Umat Beragama. E-Jurnal Pendidikan
Mutiara, 3(1), 16-24.

Syaefudin, M. (2013). Dinamika Peradaban Islam: perspektif historis. Yogyakarta: Pustaka Ilmu.

Wahyudiyanto, D. (2021). Shalahuddin al-Ayyubi Vs Richard I “The Lion Heart” (Fase-fase
Konflik di Akhir Perang Salib I1I). CV Jejak (Jejak Publisher).

E-ISSN: 3031-4240 | 29



